Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 44-52

Interdisciplinary Explorations in Research
Journal (IER]J)

I ER'J Vol.4, Nomor 1 (Jan-April,2026), pp.44-52
E-ISSN:3032-1069

KEADILAN SOSIAL SEBAGAI TUJUAN MAQASID AL-
SYARI’AH DALAM MASYARAKAT KONTEMPORER

Fitria Salsabilal, Sholihah Samrotul Ilmi?
Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang
Email : salsabilafitria260@gmail.com, tsamrotulilmi20@gmail.com
Received 13-11-2025| Revised 13-12-2025 | Accepted 26-01-2026

ABSTRACT

Social justice is one of the fundamental values (main principles) in Islamic teachings which is in line
with the main purpose of establishing Islamic law. Magqasid al-shari’ah aims to realize human benefits
and prevent various forms of social damage. In the context of contemporary society faced with the
problems of economic inequality, discrimination, structural injustice, as well as the dynamics of
globalization and rapid social change, the concept of maqasid is becoming increasingly urgent to be
studied. This article aims to analyze the concept of social justice in the perspective of maqasid al-
shari’ah as well as its relevance in the reform of contemporary Islamic law by highlighting Jasser
Auda’s thinking that offers a systems approach in the development of maqasid. The research method
used is a literature study with a normative-philosophical qualitative approach through the analysis of
relevant literature and legal documents. The results of the study show that Maqasid al-Sharia is not
only normative-theological, but also applicable and contextual in responding to modern social and
legal challenges. The reformulation of maqasid initiated by Jasser Auda emphasizes aspects of human
resource development, human rights protection, and the character of the Islamic legal system that is
holistic, open, multidimensional, and oriented towards the goal of benefit. The application of maqasid
in the field of family law and sharia economic law shows that Islamic law can be more just, moderate,
humanistic, and responsive to the needs of contemporary society.

Keywords: social justice, maqasid al-shari’ah, Islamic law, contemporary.

ABSTRAK

Keadilan sosial merupakan salah satu nilai fundamental (prinsip utama) dalam ajaran islam yang
sejalan dengan tujuan utama yang ditetapkannya hukum Islam. Magqasid al-syari’ah bertujuan
mewujudkan kemaslahatan manusia serta mencegah berbagai bentuk kerusakan sosial. Dalam
konteks masyarakat kontemporer yang dihadapkan pada persoalan ketimpangan ekonomi,
diskriminasi, ketidakadilan struktural, serta dinamika globalisasi dan perubahan sosial yang
cepat, konsep magqasid menjadi semakin urgen untuk dikaji. Artikel ini bertujuan untuk
menganalisis konsep keadilan sosial dalam persepektif maqasid al- syari’ah serta relevansinya
dalam pembaruan hukum Islam kontemporer dengan menyoroti pemikiran Jasser Auda yang
menawarkan pendekatan sistem dalam pengembangan magqasid. Metode penelitian yang
digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif normatif-filosofis melalui
analisis literatur dan dokumen hukum yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Maqasid
al-Syari‘ah tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga aplikatif dan kontekstual dalam


mailto:salsabilafitria260@gmail.com
mailto:tsamrotulilmi20@gmail.com
user
Typewritten text
Samrotul 


Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 45-52

menjawab tantangan sosial dan hukum modern. Reformulasi maqasid yang digagas Jasser Auda
menekankan aspek pengembangan sumber daya manusia, perlindungan hak asasi manusia, serta
karakter sistem hukum Islam yang holistik, terbuka, multidimensional, dan berorientasi pada
tujuan kemaslahatan. Penerapan maqasid dalam bidang hukum keluarga dan hukum ekonomi
syariah menunjukkan bahwa hukum Islam dapat bersifat lebih adil, moderat, humanis, dan
responsif terhadap kebutuhan masyarakat kontemporer.

Kata kunci: keadilan sosial, maqasid al-syari’ah, hukum islam, kontemporer.

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.

A. PENDAHULUAN

Keadilan sosial merupakan isu global yang terus menjadi perhatian dalam
kehidupan masyarakat modern. Ketimpangan ekonomi, kemiskinan yang bersifat
struktural, serta ketidakadilan dalam distribusi sumber daya menunjukkan bahwa
pembangunan belum sepenuhnya berorientasi pada kesejahteraan bersama. Dalam
konteks hukum Islam, persoalan keadilan tidak hanya dipahami sebagai nilai moral,
tetapi juga sebagai tujuan utama syariat.

Islam merupakan agama yang bersifat komprehensif, tidak hanya mengatur
hubungan manusia dengan Tuhan (habl min Allah), tetapi juga hubungan antarmanusia
(habl min al-nas). Dalam dimensi sosial tersebut, keadilan menempati posisi sentral
sebagai nilai fundamental yang harus ditegakkan dalam seluruh aspek kehidupan. Al-
Qur’an dan Sunnah secara konsisten menegaskan perintah untuk menegakkan keadilan
tanpa diskriminasi, baik berdasarkan status sosial, ekonomi, maupun latar belakang
budaya. Oleh karena itu, keadilan sosial merupakan bagian inheren dari visi etik dan
hukum Islam.

Dalam kajian hukum Islam, konsep Maqasid al-Syari‘ah hadir sebagai kerangka
filosofis yang menjelaskan tujuan-tujuan utama diturunkannya syariat. Para ulama
klasik seperti al-Juwayni, al-Ghazali, dan al-Shatibi menegaskan bahwa syariat Islam
bertujuan menjaga lima kebutuhan pokok (al-daruriyyat al-khams), yaitu agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta. Kelima prinsip tersebut pada hakikatnya bermuara pada
terwujudnya kemaslahatan dan keadilan sosial dalam kehidupan manusia. Seiring
perkembangan pemikiran, para ulama kontemporer juga memperluas cakupan maqasid
dengan memasukkan aspek perlindungan hak asasi manusia, lingkungan, dan martabat
kemanusiaan sebagai kebutuhan yang relevan dengan realitas modern.

Memasuki era kontemporer, masyarakat global dihadapkan pada problematika
sosial yang semakin kompleks, seperti kemiskinan struktural, ketimpangan distribusi
kekayaan, diskriminasi, marginalisasi kelompok rentan, serta dampak globalisasi dan


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 46-52

perkembangan teknologi. Persoalan-persoalan tersebut menuntut hukum Islam untuk
tidak berhenti pada pendekatan tekstual-normatif semata, tetapi juga mampu
menawarkan solusi yang kontekstual dan berorientasi pada keadilan substantif. Dalam
konteks inilah Magqasid al-Syari’ah menjadi instrumen penting untuk menjaga relevansi
hukum Islam agar tetap responsif terhadap dinamika sosial tanpa kehilangan nilai-nilai
dasarnya.

Magqasid al-syari‘ah sebagai tujuan-tujuan ditetapkannya hukum Islam
memberikan landasan konseptual yang menyeluruh dalam mewujudkan keadilan sosial.
Pendekatan maqgasid menempatkan kemaslahatan manusia sebagai orientasi utama
hukum, sehingga hukum Islam dapat berfungsi sebagai instrumen pembebasan dan
perlindungan bagi seluruh lapisan masyarakat. Oleh karena itu, kajian tentang keadilan
sosial dalam perspektif maqasid al-syari’ah menjadi relevan untuk menjawab tantangan
masyarakat kontemporer.

Salah satu pemikir kontemporer yang memberikan kontribusi signifikan dalam
pengembangan maqasid adalah Jasser Auda. Melalui pendekatan sistem (systems
approach), Jasser Auda menekankan bahwa maqasid al-syari’ah harus dipahami secara
multidimensional, holistik, dan berorientasi pada tujuan kemanusiaan. Pemikirannya
lahir dari kegelisahan terhadap praktik hukum Islam yang kerap kehilangan semangat
keadilan sosial, bahkan dalam beberapa kasus justru melegitimasi kekerasan,
pelanggaran hak asasi manusia, dan ketidakadilan structural. Jasser Auda menegaskan
bahwa hukum Islam sejatinya berfungsi sebagai penggerak keadilan, pembangunan,
persatuan, dan perlindungan martabat manusia.

Pendekatan maqasid berbasis sistem yang ditawarkan Jasser Auda
memungkinkan hukum Islam untuk bergerak melampaui formalisme hukum menuju
paradigma yang lebih humanis dan kontekstual. Dalam perspektif ini, keadilan sosial
tidak hanya dipahami sebagai nilai moral, tetapi juga sebagai tujuan utama hukum Islam
yang harus diwujudkan dalam kebijakan publik, fatwa, dan praktik hukum. Dengan
menjadikan kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan hak-hak dasar manusia sebagai
orientasi utama, maqasid al-syari‘ah dapat berfungsi sebagai jembatan antara tradisi
hukum Islam dan tuntutan masyarakat modern.

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian mengenai keadilan sosial sebagai
tujuan Maqasid al-Syari‘ah menjadi sangat penting dan relevan. Penelitian ini bertujuan
untuk mengkaji konsep keadilan sosial dalam perspektif Maqasid al-Syari‘ah serta
menelaah relevansinya dalam menjawab tantangan masyarakat kontemporer. Dengan
pendekatan normatif-filosofis dan analisis pemikiran maqasid kontemporer, khususnya
gagasan Jasser Auda, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis
dan praktis bagi pengembangan hukum Islam yang lebih adil, humanis, dan berorientasi
pada kemaslahatan universal.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan. Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada penelusuran konsep,
gagasan, dan pemikiran normatif-filosofis terkait keadilan sosial sebagai tujuan Maqasid



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 47-52

al-Syari‘ah dalam masyarakat kontemporer, tanpa melibatkan data lapangan secara
langsung melalui analisis literatur klasik dan kontemporer.

Pendekatan penelitian bersifat normatif-filosofis dan konseptual, dengan
menelaah pemikiran para ulama maqasid, khususnya al-Ghazali, al-Shabiti, Ibn “Asyur,
serta pemikiran Jasser Auda. Sumber data diperoleh dari buku, artikel jurnal, dan karya
ilmiah yang relevan dengan tema magqasid al-syari‘ah dan keadilan sosial.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menguraikan konsep,
prinsip, dan relevansi maqasid al-syari‘ah dalam menjawab persoalan keadilan sosial
masyarakat kontemporer.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Konsep maqasid al-syari’ah

Secara etimologis, istilah Maqasid al-Syari‘ah tersusun dari dua kata, yaitu maqasid dan
al-syari‘ah. Kata maqasid berasal dari bahasa Arab qashoda-yagsidu-maqgsidan yang
bermakna tujuan, maksud, sasaran, atau niat yang hendak dicapai. Adapun al-syari’ah
secara bahasa berarti jalan menuju sumber air, yang secara terminologis dipahami
sebagai seperangkat hukum dan ketentuan Allah SWT yang diturunkan kepada manusia
sebagai pedoman hidup. Dengan demikian, Maqasid al-Syari‘ah dapat dimaknai sebagai
tujuan-tujuan fundamental yang ingin diwujudkan oleh syariat Islam dalam penetapan
hukum.

Magqasid al-syari‘ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai oleh syariat Islam dalam
rangka mewujudkan kemaslahatan manusia baik di dunia dan di akhirat. Al-Shabiti dan
Al-Ghazali menjelaskan bahwa tujuan syariat adalah menjaga lima unsur pokok
kehidupan manusia, yaitu agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal)

Kemudian mengembangkan konsep ini dengan menegaskan bahwa seluruh ketentuan
hukum Islam bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan dan menolak
kemudharatan. Ia membagi maqasid ke dalam tiga tingkatan, yaitu daruriyyat
(kebutuhan primer), hajiyyat (kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyat (kebutuhan tersier).
Ketiga tingkatan tersebut menunjukkan bahwa syariat Islam tidak hanya bertujuan
menjaga keberlangsungan hidup manusia, tetapi juga berupaya menciptakan
kemudahan, kenyamanan, dan kesempurnaan moral dalam kehidupan sosial.

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, konsep Maqasid al-Syari‘ah mengalami
perluasan makna dengan memasukkan nilai-nilai universal seperti keadilan sosial,
kebebasan, dan perlindungan hak asasi manusia. Perkembangan ini menegaskan bahwa
Magqasid al-Syari‘ah bersifat dinamis dan adaptif terhadap perubahan zaman, sekaligus
meneguhkan posisinya sebagai kerangka normatif dan filosofis dalam merumuskan
hukum Islam yang berorientasi pada kemaslahatan dan keadilan sosial.

Sementara itu, Jasser Auda memandang maqasid al-syari‘ah sebagai suatu kerangka
pemikiran yang bersifat sistemik, yang tidak hanya berorientasi pada perlindungan
kepentingan dasar manusia, tetapi juga pada penguatan nilai-nilai keadilan,
kemaslahatan, serta penghormatan terhadap hak asasi manusia dalam realitas



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 48-52

kontemporer. Oleh karena itu, maqasid al-syari‘ah dapat diposisikan sebagai landasan
filosofis sekaligus tujuan normatif hukum Islam, yang mengarahkan implementasi
syariat agar tetap berorientasi pada kemaslahatan umat dan selaras dengan dinamika
perkembangan zaman.

2. Keadilan Sosial dalam Perspektif Maqasid al-Syari‘ah

Keadilan sosial dalam Islam tidak hanya berarti persamaan formal di hadapan hukum,
tetapi juga mencakup pemerataan hak, kewajiban, dan kesempatan dalam kehidupan
sosial. Dalam perspektif maqasid al-syari‘ah, keadilan sosial merupakan implikasi
langsung dari perlindungan terhadap lima unsur pokok kehidupan manusia.
Perlindungan harta (hifz al-mal), misalnya, tidak hanya bertujuan menjaga kepemilikan
individu, tetapi juga mencegah terjadinya eksploitasi, penumpukan kekayaan, dan
ketimpangan ekonomi. Demikian pula perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan akal (hifz al-
‘aql) menuntut adanya sistem sosial yang menjamin akses terhadap kebutuhan dasar
seperti kesehatan, pendidikan, dan keamanan.

Lebih jauh, konsep keadilan sosial dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari prinsip
kemaslahatan. Keadilan dipahami sebagai sarana untuk mewujudkan kemaslahatan
umum dan mencegah kerusakan sosial. Dalam kerangka Maqasid al-Syari‘ah, keadilan
sosial menjadi prasyarat bagi terpeliharanya lima kebutuhan pokok manusia, yaitu
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Ketika keadilan sosial terabaikan, maka
kemaslahatan tidak dapat terwujud secara optimal, bahkan berpotensi melahirkan
konflik dan ketimpangan sosial.

Adapun ayat yang mendasari permasalahan tersebut:

Keadilan Tanpa Diskriminasi

QS. al-Ma’idah [5]: 8

G380 Lol 5h 1sae

“Berlaku adil lah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.”

Relevansi Maqasid:

Menunjukkan bahwa keadilan bersifat universal, tidak dipengaruhi kebencian, identitas,
atau kepentingan. Sangat relevan dengan isu kontemporer seperti ketimpangan sosial
dan diskriminasi.

Dalam pemikiran kontemporer, para ulama seperti Tahir Ibn *Asyur menekankan bahwa
keadilan merupakan maqasid utama yang bersifat global. Keadilan sosial menjadi faktor
penentu keberhasilan penerapan syariat Islam dalam kehidupan bermasyarakat.
Dengan demikian, keadilan sosial dalam perspektif Islam merupakan nilai integral yang
menjiwai seluruh aspek kehidupan manusia. Ia bukan hanya tujuan moral, tetapi juga
mandat syariat yang harus diwujudkan secara nyata dalam kehidupan sosial. Dalam
kerangka Magqasid al-Syari‘ah, keadilan sosial menjadi orientasi utama hukum Islam,
yang mengarahkan seluruh aturan dan kebijakan agar senantiasa berkontribusi pada
terciptanya masyarakat yang adil, sejahtera, dan bermartabat.

3. Relevansi Keadilan Sosial Maqasid al-Syari‘ah dalam Masyarakat Kontemporer

Keadilan sosial sebagai salah satu tujuan utama Magqasid al-Syari’ah memiliki relevansi



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 49-52

yang sangat kuat dalam menghadapi dinamika masyarakat kontemporer. Perubahan
sosial yang cepat, globalisasi, serta perkembangan teknologi telah melahirkan berbagai
persoalan baru, seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, eksploitasi sumber
daya, diskriminasi terhadap kelompok rentan, dan melemahnya solidaritas sosial. Dalam
konteks ini, pendekatan hukum Islam yang semata-mata bersifat tekstual tidak lagi
memadai, sehingga diperlukan kerangka maqasid yang mampu menekankan keadilan
substantif dan kemaslahatan.

Relevansi maqasid dalam masyarakat kontemporer juga terlihat dalam kemampuannya
menjembatani antara nilai-nilai syariat dan prinsip-prinsip universal kemanusiaan. Isu-
isu seperti kesenjangan sosial, keadilan gender, perlindungan anak, serta keberlanjutan
lingkungan menuntut hukum Islam untuk hadir sebagai solusi yang adil dan humanis.
Dalam hal ini tantangan keadilan sosial semakin kompleks seiring dengan globalisasi
dan sistem ekonomi global. Ketimpangan antara kelompok kaya dan miskin,
diskirminasi kelompok rentan, serta ketidakadilan struktural menuntut pendekatan
hukum yang berorientasi pada kemaslahatan publik.

Selain itu, maqasid al-Syari‘ah memberikan ruang bagi pengembangan hukum Islam
yang adaptif tanpa harus mengorbankan otoritas nilai-nilai normatifnya. Keadilan sosial
sebagai tujuan maqasid berfungsi sebagai penuntun agar proses ijtihad dan formulasi
hukum senantiasa berpihak pada kepentingan masyarakat luas, terutama kelompok
yang termarjinalkan. Dengan demikian, hukum Islam tidak hanya berfungsi sebagai
sistem aturan, tetapi juga sebagai instrumen transformasi sosial yang mendorong
terciptanya keseimbangan dan keadilan dalam kehidupan bermasyarakat.

Pendekatan maqasid al-syari‘ah memberikan landasan normatif terhadap kebijakan-
kebijakan yang berpihak pada keadilan sosial, seperti distribusi kekayaan melalui zakat,
infak, dan wakaf, serta perlindungan terhadap kelompok lemah. Dengan demikian,
magqasid al-syari‘ah tidak hanya relevan sebagai konsep normatif, tetapi juga sebagai
landasan etis dalam perumusan kebijakan publik yang bersifat keadilan.

4. Tantangan Implementasi Keadilan Sosial Berbasis Maqasid

Meskipun memiliki landasan normatif yang kuat, penerapan keadilan sosial berbasis
magqasid al-syari‘ah menghadapi berbagai tantangan. Di antaranya adalah kuatnya
orientasi penafsiran tekstual dalam hukum islam, lemahnya komitmen politik, serta
perbedaan penafsiran tentang konsep kemaslahatan.

Salah satu tantangan utama adalah perbedaan pemahaman dan interpretasi terhadap
konsep maqasid al-syari‘ah itu sendiri. Tidak adanya kesepakatan metodologis yang
baku sering kali menimbulkan perbedaan pandangan dalam menentukan apa yang
disebut sebagai kemaslahatan dan bagaimana cara mencapainya. Perbedaan ini
berimplikasi pada beragamnya produk hukum dan kebijakan yang diklaim berbasis
magqasid, namun dalam praktiknya belum tentu mencerminkan keadilan sosial secara
substansial.

Tantangan berikutnya berkaitan dengan kecenderungan formalisme hukum dan
dominasi pendekatan tekstual dalam praktik hukum Islam. Dalam beberapa konteks,
penekanan berlebihan pada teks normatif tanpa mempertimbangkan tujuan dan dampak
sosialnya dapat menghambat terwujudnya keadilan sosial. Padahal, pendekatan



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 50-52

magqasid menuntut keberanian untuk menafsirkan hukum secara kontekstual dengan
tetap berlandaskan nilai-nilai dasar syariat. Ketegangan antara pendekatan tekstual dan
magqasid inilah yang sering menjadi penghalang dalam proses pembaruan hukum Islam.

Selain itu, terdapat kekhawatiran bahwa pendekatan maqasid disalahgunakan untuk
membenarkan kebijakan yang tidak sejalan dengan prinsip-prinsip dasar syariat dan
implementasi keadilan sosial berbasis maqgasid juga menghadapi tantangan struktural
dan institusional. Sistem hukum, kebijakan publik, dan struktur sosial yang belum
sepenuhnya berpihak pada kelompok rentan sering kali membatasi ruang penerapan
prinsip keadilan sosial. Dalam konteks ini, maqasid al-syari’ah belum sepenuhnya
terintegrasi dalam proses legislasi, perumusan fatwa, maupun kebijakan sosial, sehingga
nilai keadilan yang diusungnya tidak selalu terwujud secara optimal.

Tantangan lain yang tidak kalah penting adalah kekhawatiran sebagian kalangan
terhadap potensi penyalahgunaan maqasid untuk melegitimasi liberalisasi hukum yang
tidak terkendali. Kekhawatiran ini muncul karena pendekatan maqasid dianggap
membuka ruang subjektivitas dalam penafsiran hukum. Oleh karena itu, penerapan
magqasid harus didukung oleh metodologi ilmiah yang kuat serta integritas moral dalam
praktik sosial dan hukum.

Di samping itu, rendahnya literasi maqasid di kalangan praktisi hukum, pembuat
kebijakan, dan masyarakat luas juga menjadi kendala serius. Tanpa pemahaman yang
memadai mengenai maqasid al-syari‘ah, upaya mewujudkan keadilan sosial berbasis
magqasid berisiko menjadi slogan normatif tanpa implementasi yang konkret. Oleh
karena itu, penguatan pendidikan dan sosialisasi magasid menjadi langkah strategis
untuk memastikan bahwa nilai keadilan sosial dapat diterapkan secara konsisten dan
berkelanjutan.

Dengan demikian, tantangan implementasi keadilan sosial berbasis Maqasid al-Syari‘ah
menuntut upaya serius dalam penguatan metodologi, reformasi institusional, serta
peningkatan kesadaran kolektif. Tanpa upaya tersebut, maqasid al-syari‘ah berpotensi
tetap berada pada tataran konseptual, tanpa mampu mewujudkan keadilan sosial
sebagai tujuan utama hukum Islam dalam masyarakat kontemporer.

PENUTUP

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa keadilan
sosial merupakan tujuan fundamental dalam Magqasid al-Syari’ah yang menjiwai seluruh
ketentuan hukum Islam. Konsep maqasid menegaskan bahwa syariat tidak hanya
berorientasi pada aspek ritual dan legal-formal, tetapi juga bertujuan untuk mewujudkan
kemaslahatan, kesejahteraan, dan keadilan bagi seluruh umat manusia. Perlindungan
terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta pada hakikatnya bermuara pada
terciptanya tatanan sosial yang adil dan bermartabat.

Dalam konteks masyarakat kontemporer yang dihadapkan pada berbagai persoalan
seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, diskriminasi, dan ketidakadilan
sosial, pendekatan Maqasid al-Syari’ah memiliki relevansi yang sangat kuat. Pendekatan



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 51-52

ini memungkinkan hukum Islam untuk bersikap lebih adaptif, kontekstual, dan
responsif tanpa kehilangan landasan normatifnya. Pemikiran Jasser Auda dengan
pendekatan sistem memperkuat posisi maqasid sebagai kerangka filosofis yang holistik,
multidimensional, dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan, keadilan sosial, serta
perlindungan hak asasi manusia.

Namun demikian, implementasi keadilan sosial berbasis maqasid masih menghadapi
berbagai tantangan, baik dari aspek metodologis, institusional, maupun kultural. Oleh
karena itu, diperlukan penguatan metodologi maqasid, peningkatan literasi di kalangan
akademisi dan praktisi hukum, serta komitmen kebijakan yang berpihak pada
kemaslahatan publik. Dengan upaya tersebut, Maqasid al-Syari‘ah tidak hanya berhenti
sebagai konsep normatif-teoretis, tetapi dapat berfungsi secara nyata sebagai instrumen
transformasi sosial dalam mewujudkan keadilan sosial di tengah dinamika masyarakat
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali. Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Syatibi. Al-Muwafaqat fi Usul al-Syar1‘ah. Beirut: Dar al-Ma’rifah.

Ibn *Asyiir, Tahir. Maqasid al-Syart‘ah al-Islamiyyah. Amman: Dar al-Nafa’is.
Auda, Jasser. Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT.
Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Ibn Manzir, Lisan Al-“Arab, Juz VII (Beirut: Dar Sadir).

Abtu Ishaq al-Shatibi, Al-Muwafaqat F1 Ustl Al-Syari‘ah, Juz II (Beirut: Dar al-Ma'rifah,
1997)

Mawardi, A. I. (2018). Maqasid Syari’ah dalam Pembaharuan Figh Pernikahan di
Indonesia. Pustaka Radja.

A Djazuli, [lmu Ushul Figh: Metodologi Penetapan Hukum Islam (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2005)

Abdul Mogsith Ghazali, Figh Pandemi: Beribadah Di Masa Wabah (Jakarta: Nalar, 2020)
Al-Ghazali, A. H, Ihya Ulum Al-Din (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 1111)

Al-Ghazali, Abu Hamid, Al-Mustasfa Min ‘Ilm Al-Usul, Juz I (Beirut: Dar Al-Kotob Al-
IImiyah)

Al-Juwayni, Al-Burhan F1 Usul Al-Figh, Juz II (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah)



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 52-52

Al-Syatibi, Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Syari’Ah (Beirut: Dar al-Ma'rifah)

Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach
(London: IIIT)



