
Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 44-52  

 

Interdisciplinary Explorations in Research 

Journal (IERJ) 
Vol.4, Nomor 1 (Jan-April,2026), pp.44-52 

E-ISSN:3032-1069 

 

KEADILAN SOSIAL SEBAGAI TUJUAN MAQASID AL-

SYARI’AH DALAM MASYARAKAT KONTEMPORER 

Fitria Salsabila1, Sholihah  Ilmi2 

Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang 

Email : salsabilafitria260@gmail.com, tsamrotulilmi20@gmail.com 

 

ABSTRACT 

Social justice is one of the fundamental values (main principles) in Islamic teachings which is in line 

with the main purpose of establishing Islamic law. Maqasid al-shari'ah aims to realize human benefits 

and prevent various forms of social damage. In the context of contemporary society faced with the 

problems of economic inequality, discrimination, structural injustice, as well as the dynamics of 

globalization and rapid social change, the concept of maqasid is becoming increasingly urgent to be 

studied. This article aims to analyze the concept of social justice in the perspective of maqasid al-

shari'ah as well as its relevance in the reform of contemporary Islamic law by highlighting Jasser 

Auda's thinking that offers a systems approach in the development of maqasid. The research method 

used is a literature study with a normative-philosophical qualitative approach through the analysis of 

relevant literature and legal documents. The results of the study show that Maqaṣid al-Sharia is not 

only normative-theological, but also applicable and contextual in responding to modern social and 

legal challenges. The reformulation of maqaṣid initiated by Jasser Auda emphasizes aspects of human 

resource development, human rights protection, and the character of the Islamic legal system that is 

holistic, open, multidimensional, and oriented towards the goal of benefit. The application of maqāṣid 

in the field of family law and sharia economic law shows that Islamic law can be more just, moderate, 

humanistic, and responsive to the needs of contemporary society.  

Keywords: social justice, maqasid al-shari'ah, Islamic law, contemporary. 

ABSTRAK 

Keadilan sosial merupakan salah satu nilai fundamental (prinsip utama) dalam ajaran islam yang 

sejalan dengan tujuan utama yang ditetapkannya hukum Islam. Maqasid al-syari’ah bertujuan 

mewujudkan kemaslahatan manusia serta mencegah berbagai bentuk kerusakan sosial. Dalam 

konteks masyarakat kontemporer yang dihadapkan pada persoalan ketimpangan ekonomi, 

diskriminasi, ketidakadilan struktural, serta dinamika globalisasi dan perubahan sosial yang 

cepat, konsep maqasid menjadi semakin urgen untuk dikaji. Artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis konsep keadilan sosial dalam persepektif maqasid al- syari’ah serta relevansinya 

dalam pembaruan hukum Islam kontemporer dengan menyoroti pemikiran Jasser Auda yang 

menawarkan pendekatan sistem dalam pengembangan maqasid. Metode penelitian yang 

digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan kualitatif normatif-filosofis melalui 

analisis literatur dan dokumen hukum yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Maqaṣid 

al-Syari‘ah tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga aplikatif dan kontekstual dalam 

  
Received 13-11-2025| Revised 13-12-2025 | Accepted 26-01-2026 

mailto:salsabilafitria260@gmail.com
mailto:tsamrotulilmi20@gmail.com
user
Typewritten text
Samrotul 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 45-52  

 

menjawab tantangan sosial dan hukum modern. Reformulasi maqaṣid yang digagas Jasser Auda 

menekankan aspek pengembangan sumber daya manusia, perlindungan hak asasi manusia, serta 

karakter sistem hukum Islam yang holistik, terbuka, multidimensional, dan berorientasi pada 

tujuan kemaslahatan. Penerapan maqāṣid dalam bidang hukum keluarga dan hukum ekonomi 

syariah menunjukkan bahwa hukum Islam dapat bersifat lebih adil, moderat, humanis, dan 

responsif terhadap kebutuhan masyarakat kontemporer. 

 

Kata kunci: keadilan sosial, maqasid al-syari’ah, hukum islam, kontemporer. 

 

  

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

 

 

A. PENDAHULUAN 

 

Keadilan sosial merupakan isu global  yang terus menjadi perhatian dalam 

kehidupan masyarakat modern. Ketimpangan ekonomi, kemiskinan yang bersifat  

struktural, serta ketidakadilan dalam distribusi sumber daya menunjukkan bahwa 

pembangunan belum sepenuhnya berorientasi pada kesejahteraan bersama. Dalam 

konteks hukum Islam, persoalan keadilan tidak hanya dipahami sebagai nilai moral, 

tetapi juga sebagai tujuan utama syariat. 

Islam merupakan agama yang bersifat komprehensif, tidak hanya mengatur 

hubungan manusia dengan Tuhan (ḥabl min Allah), tetapi juga hubungan antarmanusia 

(ḥabl min al-nas). Dalam dimensi sosial tersebut, keadilan menempati posisi sentral 

sebagai nilai fundamental yang harus ditegakkan dalam seluruh aspek kehidupan. Al-

Qur’an dan Sunnah secara konsisten menegaskan perintah untuk menegakkan keadilan 

tanpa diskriminasi, baik berdasarkan status sosial, ekonomi, maupun latar belakang 

budaya. Oleh karena itu, keadilan sosial merupakan bagian inheren dari visi etik dan 

hukum Islam. 

Dalam kajian hukum Islam, konsep Maqaṣid al-Syari‘ah hadir sebagai kerangka 

filosofis yang menjelaskan tujuan-tujuan utama diturunkannya syariat. Para ulama 

klasik seperti al-Juwayni, al-Ghazali, dan al-Shaṭibi menegaskan bahwa syariat Islam 

bertujuan menjaga lima kebutuhan pokok (al-ḍaruriyyat al-khams), yaitu agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. Kelima prinsip tersebut pada hakikatnya bermuara pada 

terwujudnya kemaslahatan dan keadilan sosial dalam kehidupan manusia. Seiring 

perkembangan pemikiran, para ulama kontemporer juga memperluas cakupan maqāṣid 

dengan memasukkan aspek perlindungan hak asasi manusia, lingkungan, dan martabat 

kemanusiaan sebagai kebutuhan yang relevan dengan realitas modern. 

Memasuki era kontemporer, masyarakat global dihadapkan pada problematika 

sosial yang semakin kompleks, seperti kemiskinan struktural, ketimpangan distribusi 

kekayaan, diskriminasi, marginalisasi kelompok rentan, serta dampak globalisasi dan 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 46-52  

 

perkembangan teknologi. Persoalan-persoalan tersebut menuntut hukum Islam untuk 

tidak berhenti pada pendekatan tekstual-normatif semata, tetapi juga mampu 

menawarkan solusi yang kontekstual dan berorientasi pada keadilan substantif. Dalam 

konteks inilah Maqaṣid al-Syari’ah menjadi instrumen penting untuk menjaga relevansi 

hukum Islam agar tetap responsif terhadap dinamika sosial tanpa kehilangan nilai-nilai 

dasarnya. 

Maqaṣid al-syari‘ah sebagai tujuan-tujuan ditetapkannya hukum Islam 

memberikan landasan konseptual yang menyeluruh dalam mewujudkan keadilan sosial. 

Pendekatan maqasid menempatkan kemaslahatan manusia sebagai orientasi utama 

hukum, sehingga hukum Islam dapat berfungsi sebagai instrumen pembebasan dan 

perlindungan bagi seluruh lapisan masyarakat. Oleh karena itu, kajian tentang keadilan 

sosial dalam perspektif maqaṣid al-syari‘ah menjadi relevan untuk menjawab tantangan 

masyarakat kontemporer. 

Salah satu pemikir kontemporer yang memberikan kontribusi signifikan dalam 

pengembangan maqaṣid adalah Jasser Auda. Melalui pendekatan sistem (systems 

approach), Jasser Auda menekankan bahwa maqaṣid al-syari‘ah harus dipahami secara 

multidimensional, holistik, dan berorientasi pada tujuan kemanusiaan. Pemikirannya 

lahir dari kegelisahan terhadap praktik hukum Islam yang kerap kehilangan semangat 

keadilan sosial, bahkan dalam beberapa kasus justru melegitimasi kekerasan, 

pelanggaran hak asasi manusia, dan ketidakadilan structural. Jasser Auda menegaskan 

bahwa hukum Islam sejatinya berfungsi sebagai penggerak keadilan, pembangunan, 

persatuan, dan perlindungan martabat manusia.  

Pendekatan maqaṣid berbasis sistem yang ditawarkan Jasser Auda 

memungkinkan hukum Islam untuk bergerak melampaui formalisme hukum menuju 

paradigma yang lebih humanis dan kontekstual. Dalam perspektif ini, keadilan sosial 

tidak hanya dipahami sebagai nilai moral, tetapi juga sebagai tujuan utama hukum Islam 

yang harus diwujudkan dalam kebijakan publik, fatwa, dan praktik hukum. Dengan 

menjadikan kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan hak-hak dasar manusia sebagai 

orientasi utama, maqaṣid al-syari‘ah dapat berfungsi sebagai jembatan antara tradisi 

hukum Islam dan tuntutan masyarakat modern. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian mengenai keadilan sosial sebagai 

tujuan Maqaṣid al-Syari‘ah menjadi sangat penting dan relevan. Penelitian ini bertujuan 

untuk mengkaji konsep keadilan sosial dalam perspektif Maqaṣid al-Syari‘ah serta 

menelaah relevansinya dalam menjawab tantangan masyarakat kontemporer. Dengan 

pendekatan normatif-filosofis dan analisis pemikiran maqaṣid kontemporer, khususnya 

gagasan Jasser Auda, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis 

dan praktis bagi pengembangan hukum Islam yang lebih adil, humanis, dan berorientasi 

pada kemaslahatan universal. 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan. Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada penelusuran konsep, 

gagasan, dan pemikiran normatif-filosofis terkait keadilan sosial sebagai tujuan Maqaṣid 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 47-52  

 

al-Syari‘ah dalam masyarakat kontemporer, tanpa melibatkan data lapangan secara 

langsung melalui analisis literatur klasik dan kontemporer. 

Pendekatan penelitian bersifat normatif-filosofis dan konseptual, dengan 

menelaah pemikiran para ulama maqaṣid, khususnya al-Ghazali, al-Shabiti, Ibn ‘Asyur, 

serta pemikiran Jasser Auda. Sumber data diperoleh dari buku, artikel jurnal, dan karya 

ilmiah yang relevan dengan tema maqaṣid al-syari‘ah dan keadilan sosial. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menguraikan konsep, 

prinsip, dan relevansi maqasid al-syari‘ah dalam menjawab persoalan keadilan sosial 

masyarakat kontemporer. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Konsep maqasid al-syari’ah 

Secara etimologis, istilah Maqasid al-Syari‘ah tersusun dari dua kata, yaitu maqasid dan 

al-syari‘ah. Kata maqasid berasal dari bahasa Arab qashoda-yaqsidu-maqsidan yang 

bermakna tujuan, maksud, sasaran, atau niat yang hendak dicapai. Adapun al-syari’ah 

secara bahasa berarti jalan menuju sumber air, yang secara terminologis dipahami 

sebagai seperangkat hukum dan ketentuan Allah SWT yang diturunkan kepada manusia 

sebagai pedoman hidup. Dengan demikian, Maqāṣid al-Syari‘ah dapat dimaknai sebagai 

tujuan-tujuan fundamental yang ingin diwujudkan oleh syariat Islam dalam penetapan 

hukum. 

Maqaṣid al-syari‘ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai oleh syariat Islam dalam 

rangka mewujudkan kemaslahatan manusia baik di dunia dan di akhirat. Al-Shabiti dan 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa tujuan syariat adalah menjaga lima unsur pokok 

kehidupan manusia, yaitu agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 

keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) 

Kemudian  mengembangkan konsep ini dengan menegaskan bahwa seluruh ketentuan 

hukum Islam bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan dan menolak 

kemudharatan. Ia membagi maqasid ke dalam tiga tingkatan, yaitu daruriyyat 

(kebutuhan primer), hajiyyat (kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyat (kebutuhan tersier). 

Ketiga tingkatan tersebut menunjukkan bahwa syariat Islam tidak hanya bertujuan 

menjaga keberlangsungan hidup manusia, tetapi juga berupaya menciptakan 

kemudahan, kenyamanan, dan kesempurnaan moral dalam kehidupan sosial. 

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, konsep Maqasid al-Syari‘ah mengalami 

perluasan makna dengan memasukkan nilai-nilai universal seperti keadilan sosial, 

kebebasan, dan perlindungan hak asasi manusia. Perkembangan ini menegaskan bahwa 

Maqasid al-Syari‘ah bersifat dinamis dan adaptif terhadap perubahan zaman, sekaligus 

meneguhkan posisinya sebagai kerangka normatif dan filosofis dalam merumuskan 

hukum Islam yang berorientasi pada kemaslahatan dan keadilan sosial. 

Sementara itu, Jasser Auda memandang maqasid al-syari‘ah sebagai suatu kerangka 

pemikiran yang bersifat sistemik, yang tidak hanya berorientasi pada perlindungan 

kepentingan dasar manusia, tetapi juga pada penguatan nilai-nilai keadilan, 

kemaslahatan, serta penghormatan terhadap hak asasi manusia dalam realitas 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 48-52  

 

kontemporer. Oleh karena itu, maqasid al-syari‘ah dapat diposisikan sebagai landasan 

filosofis sekaligus tujuan normatif hukum Islam, yang mengarahkan implementasi 

syariat agar tetap berorientasi pada kemaslahatan umat dan selaras dengan dinamika 

perkembangan zaman. 

 

2. Keadilan Sosial dalam Perspektif Maqasid al-Syari‘ah 

Keadilan sosial dalam Islam tidak hanya berarti persamaan formal di hadapan hukum, 

tetapi juga mencakup pemerataan hak, kewajiban, dan kesempatan dalam kehidupan 

sosial. Dalam perspektif maqasid al-syari‘ah, keadilan sosial merupakan implikasi 

langsung dari perlindungan terhadap lima unsur pokok kehidupan manusia. 

Perlindungan harta (hifz al-mal), misalnya, tidak hanya bertujuan menjaga kepemilikan 

individu, tetapi juga mencegah terjadinya eksploitasi, penumpukan kekayaan, dan 

ketimpangan ekonomi. Demikian pula perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan akal (hifz al-

‘aql) menuntut adanya sistem sosial yang menjamin akses terhadap kebutuhan dasar 

seperti kesehatan, pendidikan, dan keamanan. 

Lebih jauh, konsep keadilan sosial dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari prinsip 

kemaslahatan. Keadilan dipahami sebagai sarana untuk mewujudkan kemaslahatan 

umum dan mencegah kerusakan sosial. Dalam kerangka Maqasid al-Syari‘ah, keadilan 

sosial menjadi prasyarat bagi terpeliharanya lima kebutuhan pokok manusia, yaitu 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Ketika keadilan sosial terabaikan, maka 

kemaslahatan tidak dapat terwujud secara optimal, bahkan berpotensi melahirkan 

konflik dan ketimpangan sosial. 

Adapun ayat yang mendasari permasalahan tersebut: 

Keadilan Tanpa Diskriminasi 

QS. al-Mā’idah [5]: 8 
 اعْدِلُوا هُوَ أقَْرَبُ لِلتَّقْوَى  
“Berlaku  adil lah , karena adil itu lebih dekat kepada takwa.” 

Relevansi Maqāṣid: 

Menunjukkan bahwa keadilan bersifat universal, tidak dipengaruhi kebencian, identitas, 

atau kepentingan. Sangat relevan dengan isu kontemporer seperti ketimpangan sosial 

dan diskriminasi. 

Dalam pemikiran kontemporer, para ulama seperti Ṭāhir Ibn ‘Asyur menekankan bahwa 

keadilan merupakan maqāṣid utama yang bersifat global. Keadilan sosial menjadi faktor 

penentu keberhasilan penerapan syariat Islam dalam kehidupan bermasyarakat. 

Dengan demikian, keadilan sosial dalam perspektif Islam merupakan nilai integral yang 

menjiwai seluruh aspek kehidupan manusia. Ia bukan hanya tujuan moral, tetapi juga 

mandat syariat yang harus diwujudkan secara nyata dalam kehidupan sosial. Dalam 

kerangka Maqasid al-Syari‘ah, keadilan sosial menjadi orientasi utama hukum Islam, 

yang mengarahkan seluruh aturan dan kebijakan agar senantiasa berkontribusi pada 

terciptanya masyarakat yang adil, sejahtera, dan bermartabat. 

 

3. Relevansi Keadilan Sosial Maqasid al-Syari‘ah dalam Masyarakat Kontemporer 

Keadilan sosial sebagai salah satu tujuan utama Maqasid al-Syari‘ah memiliki relevansi 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 49-52  

 

yang sangat kuat dalam menghadapi dinamika masyarakat kontemporer. Perubahan 

sosial yang cepat, globalisasi, serta perkembangan teknologi telah melahirkan berbagai 

persoalan baru, seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, eksploitasi sumber 

daya, diskriminasi terhadap kelompok rentan, dan melemahnya solidaritas sosial. Dalam 

konteks ini, pendekatan hukum Islam yang semata-mata bersifat tekstual tidak lagi 

memadai, sehingga diperlukan kerangka maqāṣid yang mampu menekankan keadilan 

substantif dan kemaslahatan. 

Relevansi maqasid dalam masyarakat kontemporer juga terlihat dalam kemampuannya 

menjembatani antara nilai-nilai syariat dan prinsip-prinsip universal kemanusiaan. Isu-

isu seperti kesenjangan sosial, keadilan gender, perlindungan anak, serta keberlanjutan 

lingkungan menuntut hukum Islam untuk hadir sebagai solusi yang adil dan humanis. 

Dalam hal ini tantangan keadilan sosial semakin kompleks seiring dengan globalisasi 

dan sistem ekonomi global. Ketimpangan antara kelompok kaya dan miskin, 

diskirminasi kelompok rentan, serta ketidakadilan struktural menuntut pendekatan 

hukum yang berorientasi pada kemaslahatan publik. 

Selain itu, maqasid al-Syari‘ah memberikan ruang bagi pengembangan hukum Islam 

yang adaptif tanpa harus mengorbankan otoritas nilai-nilai normatifnya. Keadilan sosial 

sebagai tujuan maqāṣid berfungsi sebagai penuntun agar proses ijtihad dan formulasi 

hukum senantiasa berpihak pada kepentingan masyarakat luas, terutama kelompok 

yang termarjinalkan. Dengan demikian, hukum Islam tidak hanya berfungsi sebagai 

sistem aturan, tetapi juga sebagai instrumen transformasi sosial yang mendorong 

terciptanya keseimbangan dan keadilan dalam kehidupan bermasyarakat. 

Pendekatan maqāṣid al-syari‘ah memberikan landasan normatif terhadap kebijakan-

kebijakan yang berpihak pada keadilan sosial, seperti distribusi kekayaan melalui zakat, 

infak, dan wakaf, serta perlindungan terhadap kelompok lemah. Dengan demikian, 

maqasid al-syari‘ah tidak hanya relevan sebagai konsep normatif, tetapi juga sebagai 

landasan etis dalam perumusan kebijakan publik yang bersifat keadilan. 

 

4. Tantangan Implementasi Keadilan Sosial Berbasis Maqāṣid 

Meskipun memiliki landasan normatif yang kuat, penerapan keadilan sosial berbasis 

maqasid al-syari‘ah menghadapi berbagai tantangan. Di antaranya adalah kuatnya 

orientasi penafsiran tekstual dalam hukum islam, lemahnya komitmen politik, serta 

perbedaan penafsiran tentang konsep kemaslahatan. 

Salah satu tantangan utama adalah perbedaan pemahaman dan interpretasi terhadap 

konsep maqasid al-syari‘ah itu sendiri. Tidak adanya kesepakatan metodologis yang 

baku sering kali menimbulkan perbedaan pandangan dalam menentukan apa yang 

disebut sebagai kemaslahatan dan bagaimana cara mencapainya. Perbedaan ini 

berimplikasi pada beragamnya produk hukum dan kebijakan yang diklaim berbasis 

maqāṣid, namun dalam praktiknya belum tentu mencerminkan keadilan sosial secara 

substansial. 

Tantangan berikutnya berkaitan dengan kecenderungan formalisme hukum dan 

dominasi pendekatan tekstual dalam praktik hukum Islam. Dalam beberapa konteks, 

penekanan berlebihan pada teks normatif tanpa mempertimbangkan tujuan dan dampak 

sosialnya dapat menghambat terwujudnya keadilan sosial. Padahal, pendekatan 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 50-52  

 

maqāṣid menuntut keberanian untuk menafsirkan hukum secara kontekstual dengan 

tetap berlandaskan nilai-nilai dasar syariat. Ketegangan antara pendekatan tekstual dan 

maqāṣid inilah yang sering menjadi penghalang dalam proses pembaruan hukum Islam.  

Selain itu, terdapat kekhawatiran bahwa pendekatan maqāṣid disalahgunakan untuk 

membenarkan kebijakan yang tidak sejalan dengan prinsip-prinsip dasar syariat dan 

implementasi keadilan sosial berbasis maqāṣid juga menghadapi tantangan struktural 

dan institusional. Sistem hukum, kebijakan publik, dan struktur sosial yang belum 

sepenuhnya berpihak pada kelompok rentan sering kali membatasi ruang penerapan 

prinsip keadilan sosial. Dalam konteks ini, maqāṣid al-syarī‘ah belum sepenuhnya 

terintegrasi dalam proses legislasi, perumusan fatwa, maupun kebijakan sosial, sehingga 

nilai keadilan yang diusungnya tidak selalu terwujud secara optimal. 

Tantangan lain yang tidak kalah penting adalah kekhawatiran sebagian kalangan 

terhadap potensi penyalahgunaan maqāṣid untuk melegitimasi liberalisasi hukum yang 

tidak terkendali. Kekhawatiran ini muncul karena pendekatan maqāṣid dianggap 

membuka ruang subjektivitas dalam penafsiran hukum. Oleh karena itu, penerapan 

maqasid harus didukung oleh metodologi ilmiah yang kuat serta integritas moral dalam 

praktik sosial dan hukum. 

Di samping itu, rendahnya literasi maqāṣid di kalangan praktisi hukum, pembuat 

kebijakan, dan masyarakat luas juga menjadi kendala serius. Tanpa pemahaman yang 

memadai mengenai maqasid al-syari‘ah, upaya mewujudkan keadilan sosial berbasis 

maqāṣid berisiko menjadi slogan normatif tanpa implementasi yang konkret. Oleh 

karena itu, penguatan pendidikan dan sosialisasi maqāṣid menjadi langkah strategis 

untuk memastikan bahwa nilai keadilan sosial dapat diterapkan secara konsisten dan 

berkelanjutan. 

Dengan demikian, tantangan implementasi keadilan sosial berbasis Maqasid al-Syari‘ah 

menuntut upaya serius dalam penguatan metodologi, reformasi institusional, serta 

peningkatan kesadaran kolektif. Tanpa upaya tersebut, maqasid al-syari‘ah berpotensi 

tetap berada pada tataran konseptual, tanpa mampu mewujudkan keadilan sosial 

sebagai tujuan utama hukum Islam dalam masyarakat kontemporer. 

PENUTUP 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa keadilan 

sosial merupakan tujuan fundamental dalam Maqasid al-Syari‘ah yang menjiwai seluruh 

ketentuan hukum Islam. Konsep maqāṣid menegaskan bahwa syariat tidak hanya 

berorientasi pada aspek ritual dan legal-formal, tetapi juga bertujuan untuk mewujudkan 

kemaslahatan, kesejahteraan, dan keadilan bagi seluruh umat manusia. Perlindungan 

terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta pada hakikatnya bermuara pada 

terciptanya tatanan sosial yang adil dan bermartabat. 

Dalam konteks masyarakat kontemporer yang dihadapkan pada berbagai persoalan 

seperti ketimpangan ekonomi, kemiskinan struktural, diskriminasi, dan ketidakadilan 

sosial, pendekatan Maqasid al-Syari‘ah memiliki relevansi yang sangat kuat. Pendekatan 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 51-52  

 

ini memungkinkan hukum Islam untuk bersikap lebih adaptif, kontekstual, dan 

responsif tanpa kehilangan landasan normatifnya. Pemikiran Jasser Auda dengan 

pendekatan sistem memperkuat posisi maqāṣid sebagai kerangka filosofis yang holistik, 

multidimensional, dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan, keadilan sosial, serta 

perlindungan hak asasi manusia. 

Namun demikian, implementasi keadilan sosial berbasis maqāṣid masih menghadapi 

berbagai tantangan, baik dari aspek metodologis, institusional, maupun kultural. Oleh 

karena itu, diperlukan penguatan metodologi maqāṣid, peningkatan literasi di kalangan 

akademisi dan praktisi hukum, serta komitmen kebijakan yang berpihak pada 

kemaslahatan publik. Dengan upaya tersebut, Maqasid al-Syari‘ah tidak hanya berhenti 

sebagai konsep normatif-teoretis, tetapi dapat berfungsi secara nyata sebagai instrumen 

transformasi sosial dalam mewujudkan keadilan sosial di tengah dinamika masyarakat 

kontemporer. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

 

Al-Ghazālī. Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Syāṭibī. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Ibn ‘Āsyūr, Ṭāhir. Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Amman: Dār al-Nafā’is. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT. 

Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Ibn Manẓūr, Lisān Al-‘Arab, Juz VII (Beirut: Dār Ṣādir). 

Abū Isḥāq al-Shāṭibī, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Syarī‘ah, Juz II (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 

1997) 

Mawardi, A. I. (2018). Maqasid Syari’ah dalam Pembaharuan Fiqh Pernikahan di 

Indonesia. Pustaka Radja. 

A Djazuli, Ilmu Ushul Fiqh: Metodologi Penetapan Hukum Islam (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2005) 

 Abdul Moqsith Ghazali, Fiqh Pandemi: Beribadah Di Masa Wabah (Jakarta: Nalar, 2020) 

Al-Ghazali, A. H, Ihya Ulum Al-Din (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 1111)  

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid, Al-Mustaṣfā Min ‘Ilm Al-Uṣūl, Juz I (Beirut: Dar Al-Kotob Al-

Ilmiyah) 

 Al-Juwaynī, Al-Burhān Fī Uṣūl Al-Fiqh, Juz II (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah) 



Interdisciplinary Explorations in Research Journal ,Vol. 4, Nomor 1 (Jan-April,2026) Page 52-52  

 

 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Syarī‘Ah (Beirut: Dar al-Ma’rifah) 

Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: IIIT) 

 
 


